
	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   272	
  

	
  

	
  

A	
  OUTRA	
  MARGEM	
  DO	
  OCIDENTE:	
  A	
  CONFIGURAÇÃO	
  DO	
  ÍNDIO	
  SOB	
  

A	
  UNIDADE	
  TEOLÓGICA	
  DE	
  VIEIRA	
  

THE	
  OTHER	
  WESTERN	
  BORDER:	
  THE	
  NATIVE’S	
  CONFIGURATION	
  UNDER	
  

ANTONIO	
  VIEIRA’S	
  THEOLOGICAL	
  UNITY	
  

	
  
Felipe	
  Lima	
  da	
  Silva1	
  

	
  
RESUMO:	
  Este	
  artigo	
  pretende	
  refletir	
  sobre	
  a	
  configuração	
  da	
  imagem	
  do	
  índio	
  no	
  sermonário	
  de	
  
Antônio	
   Vieira,	
   relacionando	
   questões	
   eminentes	
   do	
   pensamento	
   escolástico	
   e	
   dos	
   interesses	
   da	
  
ordem	
   jesuítica.	
  Mais	
   precisamente,	
   será	
   enfocada	
   a	
   visão	
   dos	
  missionários	
   sobre	
   a	
   alteridade	
   do	
  
Novo	
  Mundo,	
   ressaltando,	
  por	
   sua	
  vez,	
   a	
  ótica	
  pragmática	
  de	
  Vieira	
  a	
  propósito	
  dos	
  povos	
   recém-­‐
descobertos	
  no	
  século	
  XVI.	
  
Palavras-­‐chave:	
  Antônio	
  Vieira;	
  índio;	
  Novo	
  Mundo.	
  
ABSTRACT:	
   This	
   article	
   intends	
   to	
   reflect	
   about	
   the	
   native’s	
   imagetic	
   configuration	
   in	
   Antonio	
  
Vieira’s	
   sermons,	
   associating	
   important	
   questions	
   of	
   the	
   scholastic	
   thought	
   and	
   the	
   interests	
   the	
  
Jesuit	
  order.	
  More	
  specifically,	
   the	
  missionaries’	
  vision	
  about	
   the	
  alterity	
  of	
   the	
  New	
  World	
  will	
  be	
  
focused,	
   highlighting,	
   in	
   its	
   turn,	
   Antonio	
  Vieira’s	
   pragmatical	
   point	
   of	
   view	
   regarding	
   the	
   nations	
  
recently	
  discovered	
  in	
  the	
  sixteenth	
  century.	
  
Keywords:	
  Antonio	
  Vieira;	
  native;	
  New	
  World.	
  
	
  

 
Em	
  8	
  de	
  abril	
  de	
  1546,	
  a	
  IV	
  sessão	
  do	
  Concílio	
  de	
  Trento	
  declarou	
  herética	
  a	
  tese	
  

sola	
  fide	
  et	
  sola	
  scriptura	
  (“só	
  com	
  a	
  fé	
  e	
  só	
  com	
  a	
  escritura”)	
  da	
  Igreja	
  reformada.	
  Com	
  

ela,	
   Martinho	
   Lutero	
   defendia	
   a	
   dispensa	
   da	
   participação	
   do	
   clero	
   e	
   dos	
   ritos	
  

cerimoniais,	
   prescrevendo	
   que	
   o	
   fiel	
   deve	
   colocar-­‐se	
   em	
   contato	
   com	
   a	
   Providência	
  

por	
  meio	
  da	
  leitura	
  individual	
  da	
  Bíblia.	
  Em	
  direção	
  oposta	
  à	
  tese,	
  o	
  corpo	
  eclesiástico	
  

afirmou	
  a	
   importância	
  dos	
  ritos	
  cerimoniais	
  visíveis,	
  bem	
  como	
  destacou	
  o	
  poder	
  da	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Graduando,	
  UERJ.	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   273	
  

Igreja	
   Católica	
   de	
   instruir,	
   santificar	
   e	
   dirigir	
   almas.	
   Em	
   sua	
   análise	
   de	
   tal	
   decreto,	
  

Adolfo	
   Hansen	
   —	
   assim	
   convida	
   lembrar	
   Ana	
   Lúcia	
   de	
   Oliveira	
   (2011,	
   p.	
   33)	
   —	
  

esclarece	
  o	
  valor	
  proeminente	
  dessa	
  redefinição	
  da	
  Igreja	
  Católica	
  como	
  comunidade	
  

de	
  fé,	
  magistério	
  e	
  autoridade,	
  que:	
  

	
  
Ampliou	
  a	
  noção	
  de	
  communitas	
  fidelium,	
  a	
  comunidade	
  dos	
  fiéis,	
  determinando-­‐
se	
   que	
   necessariamente	
   incluísse	
   todas	
   as	
   populações	
   gentias	
   das	
   terras	
  
americanas	
  recentemente	
  invadidas	
  por	
  espanhóis	
  e	
  portugueses,	
  onde	
  as	
  novas	
  
ordens	
  religiosas	
  fundadas	
  para	
  combater	
  a	
  heresia,	
  como	
  a	
  Companhia	
  de	
  Jesus,	
  
deviam	
  exercer	
   o	
  magistério	
   e	
   o	
  ministério	
   da	
   Igreja	
   (apud	
   OLIVEIRA,	
   2011,	
   p.	
  
33).	
  
	
  

Nos	
   séculos	
   XVI	
   e	
   XVII,	
   na	
   Península	
   Ibérica,	
   registram-­‐se	
   nos	
   textos	
   de	
  

missionários	
   e	
   cronistas	
   observações	
   acerca	
   de	
   um	
  novo	
   objeto	
   de	
   conhecimento:	
  o	
  

índio.	
   Este,	
   por	
   sua	
   vez,	
   foi	
   construído	
   “por	
  meio	
   de	
   um	
  mapeamento	
   descritivo	
   de	
  

suas	
  práticas,	
  ao	
  qual	
  se	
  associam	
  prescrições	
  teológico-­‐políticas	
  que	
  as	
  interpretam	
  e	
  

orientam	
  segundo	
  um	
  sentido	
  providencialista	
  da	
  história”	
   (HANSEN,	
  1998,	
  p.	
   351),	
  

fazendo	
  de	
  Portugal	
  uma	
  nação	
  eleita	
  por	
  Deus	
  para	
  difundir	
  a	
  verdadeira	
  fé.	
  Em	
  razão	
  

disso,	
   todos	
   os	
   habitantes	
   desta	
  margem	
   do	
   Ocidente	
   serão	
   agrupados	
   nesse	
   corpo	
  

nominal	
  —	
   o	
   índio	
  —	
   e	
   constituirão	
   uma	
   figura	
   da	
   alteridade,	
   cujo	
   reflexo	
   espelha	
  

contrastes	
   opostos	
   à	
   sociedade	
   ocidental	
   do	
   Velho	
   Mundo.	
   Em	
   síntese,	
   os	
  

representantes	
   dessa	
   nova	
   alteridade	
   sem	
   Estado	
   serão	
   classificados	
   como	
   almas	
  

selvagens	
  ou	
  animais	
  sem	
  alma.	
  

No	
   eixo	
   dessa	
   questão,	
   encontram-­‐se	
   inúmeras	
   contradições	
   no	
   resultado	
  

interpretativo	
   gerado	
   a	
   partir	
   das	
   observações	
   feitas	
   pelos	
   europeus,	
   que,	
   à	
   luz	
   dos	
  

preceitos	
   teológicos,	
   construíram	
   uma	
   autêntica	
   máquina	
   hermenêutica	
   do	
   Outro.	
  

Noutras	
   palavras,	
   buscaram,	
   constantemente,	
   produzir	
   numerosas	
   avaliações	
   acerca	
  

do	
   comportamento	
   dos	
   povos	
   ameríndios,	
   à	
   vista	
   de	
   formar	
   uma	
   silhueta	
   para	
   os	
  

recém-­‐descobertos.	
  	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   274	
  

Consoante	
   os	
   documentos	
   registrados,	
   vê-­‐se	
   que	
   houve	
   aqueles	
   que	
   alegaram	
  

não	
   haver	
   “nada	
   de	
   bárbaro	
   e	
   de	
   selvagem	
   nessa	
   nação,	
   a	
   não	
   ser	
   que	
   cada	
   um	
  

chama[sse]	
   de	
   barbárie	
   o	
   que	
   não	
   é	
   seu	
   costume”	
   (MONTAIGNE,	
   2010,	
   145);	
   assim	
  

como	
   houve	
   quem	
   os	
   desenhou	
   como	
   “o	
   mau	
   selvagem,	
   o	
   violento,	
   o	
   canibal,	
   sem	
  

história,	
  sem	
  memória	
  e	
  sem	
  formas	
  de	
  organização	
  política”	
  (NOVAES,	
  1999,	
  p.	
  10).	
  

Sendo	
   assim,	
   à	
   medida	
   que	
   tomava	
   consciência	
   de	
   si	
   mesmo,	
   o	
   europeu	
   forjava	
   a	
  

consciência	
  do	
  Outro.	
  Em	
  termos	
  restritos,	
  o	
  pensamento	
  ocidental	
  era	
  pouco	
  capaz	
  de	
  

admitir	
   o	
   Outro,	
   ao	
   menos	
   que	
   o	
   reduzisse	
   ao	
   Mesmo,	
   mediante	
   uma	
   empresa	
   de	
  

assimilação.	
  	
  

Plasmado	
  como	
  um	
  ser	
  perdido	
  cuja	
  alma	
  precisa	
  ser	
   recuperada	
  pelo	
  Grêmio	
  

católico,	
  a	
  imagem	
  do	
  índio,	
  a	
  priori,	
  é	
  delineada	
  sob	
  duas	
  formas:	
  por	
  um	
  lado,pelos	
  

aspectos	
   que	
   o	
   caracterizam	
   como	
   o	
   “bom	
   selvagem”,	
   como	
   se	
   vê	
   nos	
   textos	
   dos	
  

primeiros	
   viajantes;	
   e,	
   por	
   outro,	
   como	
  o	
   “animal”,	
   “gentio”,	
   “selvagem”	
   e	
   “bárbaro”,	
  

designativos	
   que	
   conferem,	
   ao	
   novo	
   objeto	
   de	
   conhecimento,	
   o	
   aspecto	
   negativo	
   de	
  

“não	
   conhece[r]	
   a	
   revelação	
   da	
   verdadeira	
   Igreja,	
   nem	
   a	
   justiça	
   da	
   racionalidade	
  

hierárquica	
  do	
  Império,	
  nem	
  o	
  governo	
  da	
  monarquia	
  cristã.”	
  (HANSEN,	
  1998,	
  p.	
  352).	
  

Essa	
  nova	
  essência,	
  o	
  “índio”,	
  que	
  classifica	
  a	
  pluralidade	
  desses	
  povos	
  do	
  Novo	
  

Mundo,	
  terá	
  presença	
  notável	
  na	
  vasta	
  obra	
  do	
  relevante	
  jesuíta	
  seiscentista	
  Antônio	
  

Vieira.	
   Esse	
   topos,	
   entretanto,	
   apresenta	
   várias	
   entradas	
   possíveis	
   na	
   produção	
  

sermonística	
   e	
   missiva	
   do	
   inaciano,	
   podendo	
   ser	
   abordado	
   por	
   um	
   ponto	
   de	
   vista	
  

“histórico,	
  teológico,	
  jurídico,	
  antropológico,	
  retórico-­‐poético	
  e	
  linguístico”	
  (OLIVEIRA,	
  

2011,	
  p.	
  32).	
  Assinala-­‐se,	
  a	
  priori,	
  que	
  não	
  se	
  buscará,	
  neste	
  texto,	
  ater-­‐se	
  a	
  uma	
  única	
  

chave	
   de	
   entrada	
   para	
   a	
   questão,	
   mas	
   sim	
   tentar-­‐se-­‐á	
   relacionar	
   a	
   visão	
  

providencialista	
  de	
  Vieira	
  com	
  essas	
  múltiplas	
  tópicas,	
  desviando-­‐se	
  de	
  anacronismos,	
  

ameaça	
  que	
  sempre	
  ronda	
  esse	
  tipo	
  de	
  investigação.	
  Destarte,	
  buscar-­‐se-­‐á	
  enquadrar,	
  

pois,	
  o	
  jesuíta	
  em	
  seu	
  tempo,	
  examinando	
  as	
  diferentes	
  concepções	
  teológico-­‐políticas	
  

na	
  base	
  da	
  configuração	
  da	
  imagem	
  do	
  índio	
  na	
  inventio	
  vieiriana.	
  	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   275	
  

Para	
  êxito	
  da	
  tarefa	
  que	
  se	
  incumbe	
  ao	
  texto,	
  tentar-­‐se-­‐á	
  seguir	
  a	
  orientação	
  de	
  

João	
   Adolfo	
   Hansen,	
   quando	
   lembra	
   que	
   as	
   discussões	
   quinhentistas	
   sobre	
   os	
  

indígenas	
   não	
   eram	
   antropológicas,	
   mas	
   teológicas,	
   sobretudo,	
   porque	
   “Deus	
   é	
   o	
  

fundamento	
  metafísico	
   do	
   direito,	
   da	
   política	
   e	
   da	
   ética	
   que	
   regulam	
   a	
   invasão	
   e	
   a	
  

conquista	
   das	
   novas	
   terras.”	
   (1998,	
   p.	
   348).	
   Isto	
   posto,	
   enfatiza-­‐se	
   que	
   a	
   figura	
   do	
  

“bom	
   selvagem”	
   constituiu	
   um	
   aspecto	
   de	
   “signo	
   vivente,	
   factual,	
   de	
   uma	
   perda	
  

definitiva	
   e	
   irreparável”	
   (PÉCORA,	
   2008,	
   p.	
   56),	
   que	
   se	
   ajustou,	
   nos	
   primeiros	
  

decênios,	
   como	
  uma	
   “nostalgia,	
   sobretudo,	
   [que]	
   lamenta	
   a	
  morte	
   de	
   uma	
   inocência	
  

que	
  alguma	
  vez	
  teria	
  havido”	
  (Ibidem,	
  2008,	
  p.	
  56),	
  nos	
  recantos	
  do	
  Velho	
  Mundo.	
  	
  

O	
   “mito	
   do	
   bom	
   selvagem”	
   coincidiu	
   com	
   o	
   período	
   das	
   grandes	
   navegações,	
  

reaparecendo	
   devido	
   à	
   descoberta	
   dos	
   viajantes	
   sobre	
   o	
   Novo	
   Mundo.	
   O	
   cenário	
  

paradisíaco	
   e	
   a	
   pluralidade	
   das	
   gentes	
   que	
   aqui	
   se	
   encontraram,	
   serviram	
   para	
  

reavivar	
   esse	
   espírito	
   do	
   homem	
   natural.	
   Afinando	
   as	
   relações	
   do	
   Brasil	
   com	
   o	
  

restante	
  da	
  América,	
   já	
  em	
  Colombo	
  e	
  Pero	
  Vaz	
  de	
  Caminha	
  veem-­‐se	
  as	
  designações	
  

encantatórias	
  que,	
  antes	
  de	
  tudo,	
  formam	
  a	
  imagem	
  de	
  um	
  povo	
  “amável	
  e	
  sem	
  cobiça	
  

[...]	
   a	
   melhor	
   gente	
   em	
   toda	
   terra	
   [...]	
   e	
   têm	
   a	
   fala	
   mais	
   suave	
   do	
  mundo,	
   mansa	
   e	
  

sempre	
   risonha.	
   Andam	
  nus,	
   homens	
   e	
  mulheres,	
   como	
   sua	
  mãe	
   os	
   pôs	
   no	
  mundo”	
  

(apud	
   ROUANET,	
   1999,	
   p.	
   415).	
   Em	
   Caminha,	
   por	
   sua	
   vez,	
   o	
   renomado	
   escrivão,	
   a	
  

mensagem	
   da	
  missiva	
  mais	
   famosa	
   da	
   história	
   do	
   descobrimento	
   do	
   Brasil	
   não	
   fica	
  

muito	
   distante.	
   Na	
   carta,	
   já	
   se	
   registrava	
   que	
   a	
   “terra	
   em	
   si	
   é	
   de	
  muitos	
   bons	
   ares,	
  

assim	
   frios	
   e	
   temperados	
   [...]	
   Águas	
   são	
  muitas;	
   infindas.	
   E	
   em	
   tal	
  maneira	
   graciosa	
  

que,	
   querendo-­‐as	
   aproveitar,	
   dar-­‐se-­‐á	
   nela	
   tudo,	
   por	
   bem	
   das	
   águas	
   que	
   tem”	
  

(CAMINHA,	
   1974,	
   p.	
   82).	
   Em	
   síntese,	
   a	
  maior	
   riqueza,	
   no	
   entanto,	
   é	
   essa	
   gente	
   cuja	
  

“índole	
  era	
  bondosa,	
  [além	
  de	
  ser]	
  ‘gente	
  boa	
  e	
  de	
  boa	
  simplicidade’”	
  (Ibidem,	
  p.	
  233).	
  	
  

Representado	
   como	
   um	
   “bom	
   selvagem”	
   nas	
   primeiras	
  missivas	
   remetidas	
   de	
  

terras	
   americanas,	
   o	
   índio	
   torna-­‐se	
   a	
   tópica	
   central	
   das	
   discussões	
   quinhentistas,	
  

avivando	
  sobre	
  a	
  civilização	
  do	
  Velho	
  Mundo	
  um	
  espírito	
  de	
  muitas	
  contradições.	
  De	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   276	
  

um	
   lado,	
   os	
   representantes	
   que	
   veem	
   as	
   práticas	
   indígenas	
   como	
   selvagerias	
   e	
  

abominações,	
  como	
  Pero	
  de	
  Magalhães	
  Gandavo,	
  que,	
  em	
  1570,	
  no	
  Tratado	
  da	
  Terra	
  

do	
  Brasil,	
  chega	
  a	
  definir	
  o	
  índio	
  como	
  um	
  vegetal,	
  uma	
  erva	
  má	
  que	
  afoga	
  as	
  plantas	
  

cristãs,	
   na	
   passagem	
   que	
   declara	
   a	
   impossibilidade	
   de	
   numerar	
   e	
   compreender	
   a	
  

multidão	
   bárbara	
   que	
   a	
   natureza	
   semeou	
   no	
   Brasil.	
   Do	
   outro	
   lado,	
   aqueles	
   que	
  

defendem	
   —	
   parcialmente	
   —	
   que	
   os	
   índios	
   “não	
   podem	
   ser	
   tomados	
   como	
   seres	
  

excluídos	
   do	
   direito	
   natural	
   e	
   das	
   gentes,	
   [mas]	
   tampouco	
   podem,	
   por	
   sua	
   própria	
  

inclusão	
  potencial,	
  impedir	
  a	
  ação	
  missionária.”	
  (PÉCORA,	
  2008,	
  p.	
  58).	
  	
  

Na	
   categoria	
   dos	
   que	
   defendem	
   os	
   índios,	
   está	
   o	
   corpo	
   eclesiástico	
   da	
   ordem	
  

jesuítica,	
  especialmente	
  Antônio	
  Vieira,	
  cuja	
  defesa	
  não	
  deve	
  ser	
  observada	
  por	
  lentes	
  

pós-­‐iluministas,	
  mas	
  lida	
  à	
  luz	
  da	
  energia	
  de	
  seu	
  estilo	
  no	
  campo	
  de	
  força	
  das	
  crenças	
  

de	
  seu	
  tempo.	
  	
  

No	
   âmbito	
   das	
   grandes	
   discussões	
   sobre	
   a	
   tópica	
   do	
   gentio	
   ameríndio,	
   a	
   bula	
  

papal,	
  de	
  1537,	
  decretou	
  que	
  os	
  ocidentais	
  e	
  meridionais	
  tinham	
  alma,	
  derrubando	
  –	
  

no	
   Concílio	
   de	
   Trento	
   de	
   1550,	
   em	
   Valladoid,	
   na	
   Espanha	
   –,	
   portanto,	
   a	
   tese	
   do	
  

dominicano	
   Juan	
  Ginés	
   de	
   Sepúlveda,	
   que	
   defendia	
   a	
   servidão	
  natural	
  dos	
   selvagens.	
  

Tal	
  tese	
  fundava-­‐se	
  na	
  argumentação	
  que	
  faz	
  Aristóteles	
  quando	
  distingue	
  que	
  aquele	
  

que	
  pode	
  antever,	
  pela	
   inteligência,	
  as	
  coisas,	
  deve	
  ser	
  considerado	
  senhor	
  e	
  mestre	
  

por	
  natureza,	
  ao	
  passo	
  que	
  “aquele	
  que	
  com	
  a	
  força	
  do	
  corpo	
  é	
  capaz	
  de	
  executá-­‐las	
  é	
  

por	
   natureza	
   escravo.”	
   (ARISTÓTELES,	
   2004,	
   p.	
   144).	
   No	
   polo	
   oposto	
   da	
  

argumentação,	
  autores	
  da	
  Segunda	
  Escolástica	
  afirmam	
  que	
  o	
  “esforço	
  da	
  conversão	
  é	
  

gesto	
  cristão	
   inalienável	
  do	
  contato	
  com	
  os	
  novos	
  povos,	
   independentemente	
  de	
  seu	
  

grau	
  de	
  polícia,	
  civilização	
  ou	
  racionalidade.”	
  (PÉCORA,	
  1992,	
  p.	
  424).	
  	
  

Na	
  esteira	
  do	
  pensamento	
  escolástico,	
  o	
  processo	
  de	
  redução	
  do	
  gentio	
  ao	
  corpo	
  

místico	
   da	
   Igreja	
   vale-­‐se	
   da	
   obrigação	
   evangélica	
   de	
   “pregar	
   a	
   toda	
   criatura”.	
   Para	
  

Vieira	
   e	
   os	
   escolásticos,	
   o	
   esforço	
   da	
   conversão	
   é	
   dever	
   religioso	
   inalienável	
   do	
  

conhecimento	
   dos	
   novos	
   povos.	
   O	
   índio	
   —	
   detentor	
   das	
   três	
   potências	
   que	
   lhe	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   277	
  

conferem	
   alma:	
   intelecto,	
   memória	
   e	
   vontade	
   —	
   tem	
   sua	
   presença	
   instituída	
   na	
   lei	
  

natural	
  da	
  graça	
  divina.	
  Desta	
  forma,	
  a	
  inclusão	
  do	
  gentio	
  ao	
  corpo	
  místico	
  da	
  Igreja	
  e	
  

do	
  Estado	
  torna-­‐se	
  a	
  causa	
  da	
  base	
  da	
  colonização.	
  No	
  “Sermão	
  da	
  Epifania”,	
  de	
  1662,	
  

Vieira	
  expõe	
  o	
  valor	
  providencialista	
  da	
  descoberta	
  dos	
  gentios	
  pelos	
  “Argonautas	
  de	
  

Portugal”:	
  

	
  
Este	
  é	
  o	
  fim	
  para	
  que	
  Deus	
  entre	
  todas	
  as	
  Nações	
  escolheu	
  a	
  nossa	
  com	
  o	
  ilustre	
  
nome	
   de	
   pura	
   na	
   Fé,	
   e	
   amada	
   pela	
   piedade:	
   estas	
   são	
   as	
   Gentes	
   estranhas	
   e	
  
remotas,	
  aonde	
  nos	
  prometeu	
  que	
  havíamos	
  de	
  levar	
  seu	
  Santíssimo	
  Nome:	
  este	
  é	
  
o	
   Império	
  seu,	
  que	
  por	
  nós	
  quis	
  amplificar	
  e	
  em	
  nós	
  estabelecer;	
  e	
  esta	
  é,	
   foi,	
  e	
  
será	
  sempre	
  a	
  maior	
  e	
  melhor	
  glória	
  do	
  valor,	
  do	
  zelo,	
  da	
  Religião	
  e	
  Cristandade	
  
Portuguesa	
  (2001,	
  p.	
  599).	
  
	
  

Concedido	
  por	
  Inácio	
  de	
  Loiola,	
  em	
  1534,	
  e	
  aprovado	
  por	
  bula	
  papal	
  em	
  1540,	
  o	
  

trabalho	
  missionário	
  desenvolvido	
  pela	
  Companhia	
  de	
  Jesus	
  estava	
  ajustado	
  aos	
  atuais	
  

preceitos	
   do	
   novo	
  mapa-­‐múndi,	
   que	
   os	
   encarregava	
   da	
   efetivação	
   da	
   conversão	
   dos	
  

habitantes	
   deste	
   lado	
   do	
   Ocidente	
   ao	
   Catolicismo.	
   Nesse	
   contexto,	
   a	
   disposição	
   dos	
  

inacianos	
  se	
  afinava	
  à	
  empresa	
  expansionista	
  do	
  império	
  e	
  colonizadora	
  da	
  Coroa	
  de	
  

Portugal,	
   assegurando	
   que	
   cabia	
   à	
   nação	
   cristã	
   “avançar	
   sobre	
   o	
   mundo	
   gentio	
   e	
  

reduzi-­‐lo	
  à	
  cristandade.”	
  (PÉCORA,	
  1992,	
  p.	
  434).	
  

Legitimados,	
   o	
   projeto	
   de	
   expansão	
   territorial	
   e	
   de	
   redução	
   do	
   gentio	
  

configuram	
  uma	
  estratégia	
  teológico-­‐política	
  de	
  ordem	
  neoescolástica.	
  Vieira	
  —	
  junto	
  

ao	
  corpo	
  místico	
  da	
  Igreja	
  —	
  não	
  enxergava	
  o	
  índio	
  segundo	
  um	
  esquema	
  “biológico”,	
  

que	
  o	
  caracterizava	
  como:	
  	
  

	
  
Um	
  ser	
  do	
   inferno	
  verde,	
  uma	
  besta	
  mista,	
  heteróclita,	
  em	
  cuja	
  monstruosidade	
  
também	
  se	
  pode	
  ler,	
  pelo	
  avesso,	
  o	
  recalcado	
  das	
  fobias	
  do	
  observador,	
  crente	
  em	
  
Deus,	
   temente	
  do	
  diabo,	
  perseguidor	
  da	
  heresia,	
   vassalo	
   fiel	
  que,	
   vindo	
  de	
  uma	
  
nação	
   de	
   comerciantes	
   fidalgos,	
   não	
   vê	
   problema	
   em	
   aliar	
   a	
   ética	
   do	
   perfeito	
  
cortesão	
  à	
  acumulação	
  (HANSEN,	
  1998,	
  p.	
  347).	
  	
  
	
  

Além	
  das	
  inúmeras	
  diferenças	
  que	
  a	
  nova	
  alteridade	
  ameríndia	
  mostrava	
  ter	
  em	
  

relação	
   à	
   europeia,	
   a	
   grande	
   quantidade	
   de	
   línguas	
   dessa	
   terra	
   que	
   “houve	
   quem	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   278	
  

chamou	
   ao	
   rio	
   das	
   Amazonas	
   de	
   Babel”	
   (VIEIRA,	
   2001,	
   p.	
   428),	
   torna-­‐se	
   um	
   lugar-­‐

comum	
  dos	
  missionários.	
  Por	
  conseguinte,	
  a	
  falta	
  de	
  conhecimento	
  da	
  língua	
  do	
  gentio	
  

é	
  o	
  grande	
  obstáculo	
  para	
  o	
  sucesso	
  da	
  missão	
  jesuítica	
  com	
  esses	
  incrédulos,	
  pois	
  “se	
  

eu	
   não	
   entendo	
   a	
   língua	
   do	
   Gentio,	
   nem	
   o	
   Gentio	
   entende	
   a	
   minha,	
   como	
   hei	
   de	
  

converter	
  e	
  trazer	
  a	
  Cristo?”	
  (Ibidem,	
  2001,	
  p.	
  607).	
  	
  

A	
   “língua	
   geral”	
   ou	
   “nheengatu”,	
   nomes	
   do	
   século	
   XVI	
   para	
   o	
   tupi	
   falado	
   no	
  

litoral	
   brasileiro,	
   apresenta	
   as	
   propriedades	
   categóricas	
   neoescolásticas	
   da	
   “política	
  

católica”	
  do	
  expansionismo	
  português	
  (cf.	
  HANSEN,	
  2005,	
  p.	
  16).	
  Em	
  clave	
  pragmática,	
  

cabe	
  aprender	
  a	
  língua	
  gentia	
  para	
  aperfeiçoar	
  as	
  práticas	
  de	
  conversão,	
  mas	
  também	
  

usar	
   a	
   própria	
   língua	
   indígena	
   como	
   um	
   “eficaz	
   instrumento	
   de	
   colonização”	
   que	
  

imprima	
  uma	
  consciência	
  e	
  os	
  conteúdos	
  necessários	
  para	
  ativar	
  as	
  relações	
  desta	
  com	
  

o	
  saber	
  da	
  doutrina	
  e	
  a	
  fé	
  de	
  Deus;	
  e	
  mais:	
  plasmar	
  uma	
  nova	
  gramática	
  e	
  uma	
  nova	
  

semântica	
  que	
  sirvam	
  para	
  tornar	
  possível	
  a	
  pragmática	
  do	
  novo	
  sistema	
  colonial	
  sub	
  

species	
   religionis,	
   operando	
   uma	
   “‘redução’	
   mais	
   significativa	
   (a	
   possibilidade	
  

interpretativa)	
  da	
  alteridade	
  cultural	
  para	
  a	
  cultura	
  ocidental”	
  (AGNOLIN,	
  2007,	
  p.	
  22).	
  	
  

Nesse	
   prisma,	
   as	
   roldanas	
   do	
   engenhoso	
   pensamento	
   vieriano	
   não	
   param	
   de	
  

produzir	
  argumentações	
  sobre	
  o	
  topos	
  da	
  língua	
  indígena,	
  incidindo	
  sobre	
  a	
  causa	
  da	
  

necessidade	
  de	
  aprender	
  tantas	
  línguas:	
  

	
  
Por	
  isso	
  temos	
  por	
  regra	
  e	
  instituto	
  aprender	
  todos	
  a	
  língua	
  ou	
  línguas	
  da	
  terra,	
  
onde	
   imos	
   pregar;	
   e	
   esta	
   é	
   a	
   maior	
   dificuldade	
   e	
   o	
   maior	
   trabalho	
   daquela	
  
espiritual	
   conquista,	
   e	
   em	
   que	
   as	
   nossas	
   estrelas	
   excedem	
  muito	
   a	
   dos	
   Magos	
  
(VIEIRA,	
  2000,	
  p.	
  607).	
  	
  
	
  

Aliado	
   à	
   aprendizagem	
   das	
   línguas,	
   pode	
   ser	
   lido,	
   em	
   linha	
   d’água,	
   o	
  

encarecimento	
  da	
  missão	
  jesuítica	
  de	
  catequizar	
  essas	
  gentes:	
  

	
  	
  
E	
   quanta	
   dificuldade	
   e	
   trabalho	
   seja	
   haver	
   de	
   aprender	
   um	
   Europeu,	
   não	
   com	
  
mestres	
  e	
  com	
  livros	
  como	
  os	
  Magos,	
  mas	
  sem	
  livro,	
  sem	
  mestre,	
  sem	
  princípio,	
  e	
  
sem	
   documento	
   algum,	
   não	
   uma,	
   senão	
   muitas	
   línguas	
   bárbaras,	
   incultas	
   e	
  
hórridas:	
  só	
  quem	
  o	
  padece,	
  e	
  Deus	
  por	
  quem	
  se	
  padece	
  o	
  sabe	
  (Id.,	
  p.	
  608).	
   	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   279	
  

O	
  “isomorfismo	
  entre	
  língua	
  e	
  civilização”	
  apontado	
  por	
  Baêta	
  Neves	
  (1997)	
  está	
  

na	
   base	
   da	
   constituição	
   da	
   hermenêutica	
   do	
   Outro,	
   operada	
   em	
   Vieira	
   segundo	
  

padrões	
   retóricos	
   e	
   teológico-­‐políticos	
   específicos	
   do	
   imaginário	
   português	
   no	
   que	
  

tange	
  a	
  expansão	
  da	
  Fé	
  e	
  do	
  Império.	
  À	
  guisa	
  de	
  esclarecimento,	
  retoma-­‐se	
  o	
  “Sermão	
  

da	
  Epifania”:	
  

	
  
[...]	
  as	
  nossas	
  Estrelas	
  [os	
  missionários],	
  depois	
  de	
  deixarem	
  as	
  cadeiras	
  das	
  mais	
  
ilustres	
   Universidades	
   da	
   Europa	
   [...],	
   acomodam-­‐se	
   à	
   gente	
   mais	
   sem	
  
entendimento	
   e	
   sem	
   discurso	
   de	
   quantas	
   criou,	
   ou	
   abortou	
   a	
   natureza,	
   e	
   a	
  
homens	
  de	
  quem	
  se	
  duvidou	
  se	
  eram	
  homens,	
  e	
  foi	
  necessário	
  que	
  os	
  Pontífices	
  
definissem	
  que	
  eram	
  racionais,	
  e	
  não	
  burros	
  (VIEIRA,	
  2000,	
  p.	
  610).	
  
	
  

A	
   máquina	
   hermenêutica	
   opera	
   incessantemente,	
   tentando	
   interpretar	
   os	
  

costumes	
   desse	
   novo	
   Outro	
   encontrado	
   às	
   margens	
   do	
   Ocidente	
   ameríndio.	
   Por	
  

conseguinte,	
  busca	
  acentuar	
  a	
   eminência	
  da	
   conversão	
  para	
   impedir	
   as	
  práticas	
  que	
  

integram	
   a	
   essência	
   inconstante	
   do	
   selvagem	
  —	
   produto	
   final	
   da	
   interpretação	
   dos	
  

europeus	
   quanto	
   aos	
   povos	
   dessas	
   terras.	
   Essa	
   essência	
   inconstante	
   é	
   eminente	
   na	
  

argumentação	
  do	
  padre	
  Vieira	
  em	
  “Sermão	
  do	
  Espírito	
  Santo”	
  (de	
  cujo	
  ano	
  não	
  se	
  tem	
  

precisão,	
  mas	
  postula-­‐se	
  sobre	
  a	
  possibilidade	
  de	
  ter	
  sido	
  pregado	
  em	
  1657,	
  antes	
  da	
  

partida	
  a	
  uma	
  grande	
  Missão	
  ao	
  Rio	
  Amazonas).	
  	
  

No	
  sermão	
  em	
  questão,	
  Vieira	
  argumenta	
  sobre	
  a	
  língua	
  e	
  a	
  qualidade	
  da	
  gente	
  

destas	
  terras,	
  afirmando	
  ser	
  essa	
  “a	
  mais	
  bruta,	
  a	
  mais	
   ingrata,	
  a	
  mais	
   inconstante,	
  a	
  

mais	
   avessa,	
   a	
  mais	
   trabalhosa	
  de	
  ensinar	
  de	
  quantas	
  há	
  no	
  mundo”	
   (2001,	
  p.	
  422).	
  

Nesse	
  sentido,	
  o	
   índio	
  é	
  posto	
  sob	
  o	
   signo	
  de	
  um	
  grande	
  paradoxo:	
   “os	
  Brasis	
  ainda	
  

depois	
  de	
  crer	
  são	
  incrédulos.”	
  (p.423).	
  

Para	
   um	
   entendimento	
   mais	
   fino	
   do	
   que	
   aqui	
   está	
   em	
   questão,	
   é	
   oportuno	
  

destacar	
  as	
  discussões	
  existentes	
  em	
  torno	
  da	
  natureza	
  deste	
   índio	
   transfigurado	
  da	
  

imagem	
  do	
   “bom	
  selvagem”	
  para	
  a	
  do	
   “boçal”.	
  A	
  modificação	
  do	
   foco	
  e	
  a	
   construção	
  

dessa	
  figura	
  tornam-­‐se	
  o	
  ponto	
  máximo	
  do	
  jogo	
  retórico:	
  modifica-­‐se	
  a	
  caracterização	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   280	
  

do	
  índio	
  à	
  vista	
  de	
  duas	
  estratégias	
  bem	
  definidas	
  em	
  Vieira,	
  como	
  já	
  se	
  demonstrou	
  

desde	
  a	
  tópica	
  das	
  línguas.	
  	
  

A	
  configuração	
  do	
  índio,	
  na	
  clave	
  vieiriana,	
  é	
  operada	
  à	
  imagem	
  do	
  “boçal”,	
  pois	
  

tem	
   uma	
   importância	
   retórica	
   para	
   o	
   discurso	
   do	
   inaciano.	
   De	
   um	
   lado,	
   a	
   figura	
  

selvagem	
   constrói	
   relevo	
   para	
   a	
   argumentação	
   contra	
   os	
   colonos,	
   condenando	
   a	
  

política	
   dos	
   coloniais	
   que	
   não	
   cuidam	
   da	
   catequese	
   indígena.	
   Nesse	
   caso,	
   Vieira	
  

convoca,	
   no	
   “Sermão	
   da	
   Primeira	
   Dominga	
   da	
   Quaresma”	
   (1653),	
   os	
   cativeiros	
  

injustos	
  para	
  sua	
  argumentação,	
  usando-­‐os	
  como	
  causa	
  para	
  os	
  males	
  que	
  caem	
  sobre	
  

essa	
  terra:	
  

	
  
Sabeis,	
   Cristãos,	
   sabeis	
   Nobreza	
   e	
   Povo	
   do	
  Maranhão,	
   qual	
   é	
   o	
   jejum	
   que	
   quer	
  
Deus	
  de	
  vós	
  esta	
  Quaresma?	
  Que	
  solteis	
  as	
  ataduras	
  da	
  injustiça,	
  e	
  que	
  deixeis	
  ir	
  
livres	
  os	
  que	
  tendes	
  cativos	
  e	
  oprimidos.	
  Estes	
  são	
  os	
  pecados	
  do	
  Maranhão:	
  estes	
  
são	
  os	
  que	
  Deus	
  me	
  manda	
  que	
  vos	
  anuncie	
  (2000,	
  p.	
  459).	
  	
  
	
  

E	
  interpela	
  duramente	
  seu	
  auditório:	
  	
  

	
  
Cristãos,	
  Deus	
  me	
  manda	
  desenganar-­‐vos,	
  e	
  eu	
  vos	
  desengano	
  da	
  parte	
  de	
  Deus.	
  
Todos	
  estais	
  em	
  pecado	
  mortal;	
  todos	
  viveis	
  e	
  morreis	
  em	
  estado	
  de	
  condenação,	
  
e	
   todos	
   ides	
  direitos	
  ao	
   inferno.	
   Já	
   lá	
  estão	
  muitos,	
   e	
  vós	
   também	
  estareis	
   cedo	
  
com	
  eles	
  se	
  não	
  mudardes	
  de	
  vida	
  (Ibidem,	
  p.	
  459).	
  
	
  

Essa	
  Outra	
  margem	
  do	
  Ocidente	
  proporciona	
  à	
  missão	
   jesuítica	
  uma	
   “apologia	
  

da	
   indústria	
   e	
   da	
   graça	
   da	
   Companhia	
   de	
   Jesus	
   na	
   ‘empresa	
   dificultosíssima’	
   de	
  

ensinar”	
  (PÉCORA,	
  2008,	
  p.	
  60)	
  os	
  preceitos	
  que	
  integrem	
  o	
  índio	
  ao	
  corpo	
  místico	
  do	
  

Estado	
   nacional	
   e	
   da	
   Igreja	
   Universal.	
   De	
   outro	
  modo,	
   a	
   figura	
   do	
   boçal	
   encarece	
   a	
  

missão	
   jesuítica,	
   proporcionando-­‐lhe	
   valor	
   sobre	
   as	
   práticas	
   de	
   conversão,	
  

demonstrando	
   que	
   a	
   ortodoxia	
   católica	
   prevê	
   um	
   esforço	
   de	
   ordenação	
   interna,	
   a	
  

partir	
  da	
   integração	
  do	
  gentio	
  na	
  “comunidade	
  sobrenatural”	
  e	
  na	
  “unidade	
   jurídico-­‐

moral”	
  (cf.	
  PÉCORA,	
  2005,	
  p.	
  88).	
  	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   281	
  

Na	
   inventio	
   vieiriana,	
  o	
  encarecimento	
  da	
  missão	
   jesuítica	
  de	
   integrar	
  o	
  gentio	
  

ao	
   Grêmio	
   católico	
   fica	
   cristalino	
   quando	
   observado	
   —	
   paralelamente	
   —	
   com	
   a	
  

construção	
  de	
  suas	
  argumentações,	
  que	
   incidem	
  sobre	
  a	
  desfiguração	
  da	
   imagem	
  do	
  

“bom	
   selvagem”	
   e	
   acentuam	
   as	
   dificuldades	
   que	
   circundam	
   a	
   empresa	
   da	
   redução.	
  

Nesse	
  prisma,	
  a	
  “amorfia	
  da	
  alma	
  selvagem”	
  (CASTRO,	
  2002,	
  p.	
  186),	
  que	
  não	
  cede	
  a	
  

receber	
   as	
   formas	
   que	
   assim	
  quer	
   a	
   ortodoxia	
   católica,	
   e	
   a	
   “inconstância	
   constante”	
  

dos	
  índios	
  tornam-­‐se	
  o	
  lugar-­‐comum	
  em	
  que	
  repousa	
  a	
  eloquência	
  contrarreformista	
  

de	
  Vieira.	
  	
  

Com	
   vista	
   a	
   demonstrar,	
   ao	
  mesmo	
   tempo,	
   o	
   imenso	
   trabalho	
   despendido	
   na	
  

conversão	
  e	
  a	
  necessidade	
  de	
  permanência	
  do	
  jesuíta	
  ao	
  índio	
  “resgatado”,	
  Vieira	
  tece	
  

uma	
  alegoria	
  insuperável,	
  que	
  não	
  trata	
  mais	
  de	
  apresentar	
  o	
  índio	
  como	
  vinculado	
  a	
  

uma	
   essência	
   não	
   violenta	
   e	
   natural,	
   mas	
   como	
   signo	
   da	
   inconstância	
   e	
   da	
  

incredulidade:	
  

	
  
Os	
  que	
  andastes	
  pelo	
  mundo,	
  e	
  entrastes	
  em	
  casa	
  de	
  prazer	
  de	
  príncipes,	
  veríeis	
  
naqueles	
   quadros	
   e	
   naquelas	
   ruas	
   dos	
   jardins	
   dois	
   gêneros	
   de	
   estátuas	
   muito	
  
diferentes,	
   umas	
   de	
   mármore,	
   outras	
   de	
   murta.	
   A	
   estátua	
   de	
   mármore	
   custa	
  
muito	
  a	
  fazer,	
  pela	
  dureza	
  e	
  resistência	
  da	
  matéria;	
  mas,	
  depois	
  de	
  feita	
  uma	
  vez,	
  
não	
   é	
   necessário	
   que	
   lhe	
   ponham	
   mais	
   a	
   mão;	
   sempre	
   conserva	
   e	
   sustenta	
   a	
  
mesma	
  figura;	
  a	
  estátua	
  de	
  murta	
  é	
  mais	
  fácil	
  de	
  formar,	
  pela	
  facilidade	
  com	
  que	
  
se	
  dobram	
  os	
  ramos,	
  mas	
  é	
  necessário	
  andar	
  sempre	
  reformando	
  e	
  trabalhando	
  
nela,	
  para	
  que	
  se	
  conserve.	
  Se	
  deixa	
  o	
  jardineiro	
  de	
  assistir,	
  em	
  quatro	
  dias	
  sai	
  um	
  
ramo	
  que	
  lhe	
  atravessa	
  os	
  olhos,	
  sai	
  outro	
  lhe	
  descompõe	
  as	
  orelhas,	
  saem	
  dois	
  
que	
   de	
   cincos	
   dedos	
   lhe	
   fazem	
   sete,	
   e	
   o	
   que	
   pouco	
   antes	
   era	
   homem	
   já	
   é	
   uma	
  
confusão	
  verde	
  de	
  murtas.	
  Eis	
  aqui	
  a	
  diferença	
  que	
  há	
  entre	
  umas	
  nações	
  e	
  outras	
  
na	
  doutrina	
  da	
  fé	
  (VIEIRA,	
  2001,	
  p.	
  63).	
  
	
  

A	
  “bulimia	
  ideológica	
  dos	
  índios”	
  (CASTRO,	
  2002,	
  p.	
  190)	
  é	
  que	
  lhe	
  confere	
  esse	
  

aspecto	
  de	
  selvagem	
  desmemoriado,	
  que	
  não	
  retém	
  o	
  alimento	
  espiritual,	
  mostrando	
  

uma	
   saúde	
  de	
   almas	
  malnutridas.	
   Por	
   conseguinte,	
   cria-­‐se	
   uma	
   tarefa	
   incansável	
   de	
  

catequese	
   sobre	
   aqueles	
   que	
   não	
   se	
   mantêm	
   conservados	
   ao	
   aprendizado	
   das	
   Leis	
  

Divinas.	
  Assim	
  exibe	
  a	
  solução	
  engenhosamente	
  formulada	
  sob	
  um	
  prisma	
  paradoxal:	
  	
  

	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   282	
  

Há-­‐se	
   de	
   assentir,	
   e	
   insistir	
   sempre	
   com	
   eles,	
   tornando	
   a	
   trabalhar	
   o	
   já	
  
trabalhado,	
  e	
  a	
  plantar	
  o	
   já	
  plantado,	
  e	
  a	
  ensinar	
  o	
   já	
  ensinado,	
  não	
   levantando	
  
jamais	
   a	
  mãos	
   da	
   obra,	
   porque	
   sempre	
   está	
   por	
   obrar,	
   ainda	
  depois	
   de	
   obrada	
  
(VIEIRA,	
  2001,	
  p.	
  425).	
  
	
  

A	
   partir	
   de	
   tais	
   considerações,	
   Vieira	
   conduz	
   a	
   imagem	
   do	
   índio	
   à	
   luz	
   de	
  

concepções	
   teológicas,	
   logo,	
   todo	
   seu	
   arsenal	
   retórico	
   funciona	
   ajustado	
   a	
   esta	
  

finalidade,	
   que	
   contraria	
   qualquer	
   postulação	
   sobre	
   um	
   caráter	
   afrancesado,	
  

setecentista	
   e	
   pré-­‐iluminista	
   que	
   certas	
   leituras	
   anacrônicas	
   tendem	
   a	
   desenhar	
   (cf.	
  

PÉCORA,	
  1992,	
  p.	
  424).	
  Além	
  disso,	
   sua	
  defesa	
  em	
  favor	
  dos	
   índios	
  não	
   lhe	
   imprime	
  

benevolência	
   ou	
   caracteres	
   de	
   libertário,	
   mas	
   tem	
   amparo	
   nos	
   mandamentos,	
  

metafísica	
  e	
  politicamente	
  arraigados	
  às	
  Escrituras.	
  De	
  outro	
  modo,	
  a	
  atribuição	
  ou	
  a	
  

produção	
  de	
  uma	
  “alma”	
  para	
  o	
  indígena,	
  como	
  ocorre	
  nas	
  práticas	
  jesuíticas,	
  além	
  da	
  

relevância	
  teológica,	
  funda-­‐se	
  também	
  na	
  lógica	
  que	
  pressupõe	
  o	
  selvagem	
  como	
  “um	
  

próximo”	
  como	
  no	
  mandamento	
  Amar	
  ao	
  próximo	
  (cf.	
  HANSEN,	
  1998,	
  p.	
  349).	
  	
  

Antônio	
  Vieira	
  também	
  foi	
  hermeneuta	
  do	
  Outro,	
  responsável	
  por	
  imprimir	
  uma	
  

imagem	
   daquele	
   que	
   é,	
   na	
   leitura	
   do	
   etnólogo	
   Frédéric	
   Rognon,	
   a	
   quarta	
   figura	
   da	
  

alteridade	
  do	
  ocidente,	
  depois	
  da	
  mulher,	
  do	
   louco	
  e	
  da	
  criança.	
  Tendo	
  em	
  vista	
  seu	
  

pensamento	
   providencialista,	
   defendia	
   a	
   potencialidade	
   do	
   gentio	
   para	
   receber	
   a	
  

conversão,	
  ainda	
  que	
  fosse	
  através	
  da	
  guerra	
  justa,	
  visto	
  que:	
  

	
  
Ela	
  é	
  dada	
  como	
  uma	
  situação	
  de	
  exceção	
  relativamente	
  à	
  centralidade	
  do	
  poder	
  
monárquico,	
   tido	
  pelos	
  agentes	
   colonizadores	
   como	
  natural,	
   legítimo	
  e	
  pacífico,	
  
porque	
  o	
  pacto	
  que	
  a	
  estabelece	
  está	
  fundado	
  na	
  ética	
  e	
  na	
  metafísica	
  (HANSEN,	
  
1998,	
  p.	
  349).	
  
	
  

Nessa	
   ótica,	
   a	
   guerra	
   justa	
   configura-­‐se	
   como	
   um	
   instrumento	
   religioso	
   para	
  

submeter,	
   ainda	
   que	
   à	
   força,	
   o	
   gentio	
   à	
   conversão.	
   Sendo	
   assim,	
   o	
   pressuposto	
   da	
  

guerra	
  era	
  Deus,	
  e	
  a	
  doutrina	
  reciclava	
  os	
  tópicos	
  medievais	
  de	
  uma	
  nova	
  “Cruzada”,	
  

para	
   a	
  qual	
   o	
  que	
   importa	
   é	
   a	
   conversão,	
   ainda	
  que	
   sob	
  o	
   signo	
  de	
  uma	
  pragmática	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   283	
  

antropofagicamente	
   catequética,	
   em	
   que	
   a	
   prática	
   mais	
   repugnante	
   do	
   Outro,	
   a	
  

antropofagia,	
  torna-­‐se	
  arma	
  contra	
  ele	
  mesmo,	
  ainda	
  que	
  figurativamente:	
  

	
  
Para	
  uma	
  fera	
  se	
  converter	
  em	
  homem,	
  há	
  de	
  deixar	
  de	
  ser	
  o	
  que	
  era,	
  e	
  começar	
  a	
  
ser	
  o	
  que	
  não	
  era;	
  e	
  tudo	
  isto	
  se	
  faz	
  matando-­‐a	
  e	
  comendo-­‐a;	
  matando-­‐a,	
  deixa	
  de	
  
ser	
  o	
  que	
  era,	
  porque	
  morta	
  já	
  não	
  é	
  fera:	
  comendo-­‐a,	
  começa	
  a	
  ser	
  o	
  que	
  não	
  era,	
  
porque	
  comida,	
  já	
  é	
  homem.	
  (VIEIRA,	
  2001,	
  p.	
  436).	
  	
  
	
  

Cauteloso	
  com	
  os	
  sentidos	
  de	
  seu	
  discurso,	
  Vieira	
  não	
  apresenta	
  uma	
  defesa	
  em	
  

favor	
   dos	
   índios	
   a	
   qual	
   o	
   imprima	
   coerentemente,	
   como	
   assim	
   foi	
   durante	
   muito	
  

tempo,	
  como	
  o	
  “pai	
  dos	
  índios”	
  do	
  Maranhão.	
  Tal	
  defesa	
  lhe	
  atribui	
  títulos	
  de	
  religioso	
  

iluminado	
   e	
   inúmeras	
   outras	
   designações	
   que	
   apenas	
   plasmam,	
   sobre	
   o	
   maior	
  

pregador	
   da	
   língua	
   portuguesa,	
   um	
   caráter	
   à	
   frente	
   do	
   seu	
   tempo,	
   ou	
  melhor,	
   uma	
  

figuração	
   anacrônica	
   para	
   seu	
   tempo.	
   Preocupado	
   em	
   sempre	
   canalizar	
   as	
  

indeterminações	
   semânticas	
   de	
   seu	
   aparato	
   retórico-­‐discursivo,	
   o	
   inaciano	
   deixou	
  

muito	
   nítida	
   sua	
   visão	
   sobre	
   os	
   índios,	
   inscrevendo,	
   à	
   luz	
   da	
   metafísica	
   cristã	
  

seiscentista,	
   uma	
   marca	
   de	
   defesa	
   pragmática	
   cujo	
   fim	
   é	
   unir	
   a	
   Outra	
   margem	
   do	
  

Ocidente,	
  o	
  Brasil,	
  e	
  sua	
  nova	
  alteridade	
  —	
  o	
   índio	
  —	
  ao	
  corpo	
  místico	
  e	
  político	
  do	
  

Velho	
   Mundo	
   e	
   consolidar	
   a	
   empresa	
   da	
   conversão,	
   unindo	
   as	
   duas	
   Epifanias,	
   haja	
  

vista,	
   portanto,	
   “tem	
   esta	
   obrigação	
   Portugal	
   enquanto	
   Reino,	
   porque	
   este	
   foi	
   o	
   fim	
  

particular	
   para	
   que	
   Cristo	
   o	
   fundou	
   e	
   instituiu,	
   como	
   consta	
   na	
  mesma	
   Instituição.”	
  

(VIEIRA,	
  2001,	
  p.	
  630).	
  

	
  
REFERÊNCIAS	
  
	
  
AGNOLIN,	
   A.	
   Jesuítas	
   e	
   selvagens:	
   a	
   negociação	
  da	
   fé	
   no	
   encontro	
   catequético-­‐ritual	
   americano-­‐tupi	
  
(sec.	
  XVI-­‐XVII).	
  São	
  Paulo:	
  Humanitas	
  Editorial,	
  2007.	
  
	
  
ARISTÓTELES.	
  Política.	
  Trad.	
  Therezinha	
  Monteiro	
  Deustch	
  e	
  Baby	
  Abrão.	
  São	
  Paulo:	
  Nova	
  Cultural,	
  
2004.	
  	
  
	
  
CAMINHA,	
  P.	
  V.	
  de.	
  Carta	
  a	
  El-­‐rei	
  D.	
  Manuel.	
  Lisboa:	
  Imprensa	
  Nacional	
  -­‐	
  Casa	
  da	
  Moeda,	
  1974.	
  
	
  



	
  
Curitiba,	
  Vol.	
  2,	
  nº	
  3,	
  jul.-­‐dez.	
  2014	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  ISSN:	
  2318-­‐1028	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  REVISTA	
  VERSALETE	
  
	
  
	
  

SILVA,	
  F.	
  L.	
  A	
  outra	
  margem...	
   284	
  

CASTRO,	
  E.	
  V.	
  de.	
  “O	
  mármore	
  e	
  a	
  murta:	
  sobre	
  a	
  inconstância	
  da	
  alma	
  selvagem”.	
  A	
  inconstância	
  da	
  
alma	
  selvagem	
  –	
  e	
  outros	
  ensaios	
  de	
  antropologia.	
  São	
  Paulo:	
  Cosac	
  &	
  Naify,	
  2002.	
  
	
  
GÂNDAVO,	
  P.	
  de	
  M..	
  História	
  da	
  província	
  de	
  Santa	
  Cruz.	
  São	
  Paulo:	
  Hedra,	
  2008.	
  
	
  
HANSEN,	
   J.	
   A.	
   “A	
   servidão	
   natural	
   do	
   selvagem	
   e	
   a	
   guerra	
   justa	
   contra	
   o	
   bárbaro”.	
   In	
  NOVAES,	
   A.	
  
(Org.)	
  A	
  descoberta	
  do	
  homem	
  e	
  do	
  mundo.	
  São	
  Paulo:	
  Companhia	
  das	
  Letras,	
  1998.	
  
	
  
______.	
  “A	
  escrita	
  da	
  conversão”.	
  In	
  CASTIGAN,	
  L.	
  H.	
  (Org.).	
  Diálogos	
  da	
  conversão:	
  missionários,	
  índios,	
  
negros	
  e	
  judeus	
  no	
  contexto	
  ibero-­‐americano	
  do	
  período	
  barroco.	
  Campinas:	
  Ed.	
  Unicamp,	
  2005.	
  
	
  
______.	
   Anchieta:	
   poesia	
   em	
   tupi	
   e	
   produção	
   da	
   alma.	
   In	
   ABDALA	
   JR,	
   B.	
   &	
   CARA,	
   S.	
  Moderno	
   de	
  
nascença:	
  figurações	
  críticas	
  do	
  Brasil.	
  São	
  Paulo:	
  Companhia	
  das	
  Letras,	
  1998.	
  
	
  
MONTAIGNE,	
   M.	
   de.	
   “Sobre	
   os	
   canibais”.	
   Os	
   ensaios.	
   Trad.	
   Rosa	
   Freire	
   d’Aguiar.	
   São	
   Paulo:	
  
Companhia	
  das	
  Letras,	
  2010.	
  
	
  
NEVES,	
  L.	
  F.	
  B..	
  Vieira	
  e	
  a	
  imaginação	
  social	
  jesuítica.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Topbooks,	
  1997.	
  
	
  
NOVAES,	
   A.	
   A	
   outra	
  margem	
   do	
   Ocidente.	
   In______	
   (Org.).	
  A	
  outra	
  margem	
  do	
  Ocidente.	
   São	
   Paulo:	
  
Companhia	
  das	
  Letras,	
  1999.	
  
	
  
OLIVEIRA,	
  A.	
   L.	
   de.	
   “Pregando	
  a	
   toda	
   criatura”:	
  Antônio	
  Vieira	
   e	
   a	
   semeadura	
  no	
  novo	
  mundo”.	
   In	
  
JOBIM,	
  J.	
  L.;	
  PELOSO,	
  S.	
  (Org.).	
  Descobrindo	
  o	
  Brasil:	
  sentidos	
  da	
  literatura	
  e	
  da	
  cultura	
  no	
  Brasil.	
  Rio	
  
de	
  Janeiro:	
  EdUERJ,	
  2011.	
  
	
  
PÉCORA,	
  A..	
   “Vieira,	
  o	
   índio	
  e	
  o	
  corpo	
  místico”.	
   In	
  NOVAES,	
  A.	
   (Org.).	
   	
  Tempo	
  e	
  história.	
   São	
  Paulo:	
  
Companhia	
  das	
  Letras,	
  1992.	
  
	
  
______.	
  Vieira	
  e	
  a	
  condução	
  do	
  índio	
  ao	
  corpo	
  místico	
  do	
  império	
  português.	
  In	
  CASTIGAN,	
  L.	
  H.	
  (Org.).	
  
Diálogos	
  da	
  conversão:	
  missionários,	
  índios,	
  negros	
  e	
  judeus	
  no	
  contexto	
  ibero-­‐americano	
  do	
  período	
  
barroco.	
  Campinas:	
  Ed.	
  Unicamp,	
  2005.	
  
	
  
______.	
  O	
  bom	
  selvagem	
  e	
  o	
  boçal.	
   In	
  AZEVEDO,	
  S.M;	
  RIBEIRO,	
  V.C.	
  (Org.).	
  Vieira:	
  Vida	
  e	
  Palavra.	
  São	
  
Paulo:	
  Edições	
  Loyola,	
  2008.	
  
	
  
ROGNON,	
  F..	
  Os	
  primitivos,	
  nossos	
  contemporâneos.	
  Campinas:	
  Papirus,	
  1991.	
  
	
  
ROUANET,	
  S.	
  P.	
   “O	
  mito	
  do	
  bom	
  selvagem”.	
   In	
  NOVAES,	
  A.	
   (Org.).	
  A	
  outra	
  margem	
  do	
  Ocidente.	
  São	
  
Paulo:	
  Companhia	
  das	
  Letras,	
  1999.	
  
	
  
VIEIRA,	
  A.	
  Sermões.	
  2	
  vol.	
  Org.	
  de	
  Alcir	
  Pécora.	
  São	
  Paulo:	
  Hedra,	
  2000.	
  
	
  
	
  

Submetido	
  em:	
  18/08/2014	
  
Aceito	
  em	
  :	
  17/09/2014	
  


